
 1هصفات الله الذاتية التي يختَصّ بها وحد

  

هناك صفات يشترك فيها الله مع بعض خليقته. وتكون في الله مطلقة وغير 
 محدودة، بينما تكون في المخلوقات نسبية ومحدودة. مثال ذلك: الحكمة. 

ولكن حكمة الله مطلقة   حكماء.  بأنهم  يوصفون  البشر  وكثير من  بالحكمة،  يتصف  فالله 
وغير محدودة، بينما حكمة البشر محدودة. وهي حكمة نسبية، نسبة لما وهبهم الله  

 من ذكاء، ومن حسن تصرف... 

والجمال   والرحمة  القوة  عن  أيضًا  نقوله  المجال،  هذا  في  الحكمة  عن  نقوله  وما 
 والمعرفة، وما شابه ذلك من الصفات... 

 الأزلية 

ارتفع... ومن   فيها أي مخلوق مهما  بالله وحده، لا يشاركه  أن هناك صفات خاصة  غير 
 هذه الصفات الذاتية: الأزلية 

فالله وحده الأزلي، الذي لا بداية له. ولا يوجد كائن آخر أزلي، لأن كل الكائنات الأخرى 
لها بداية. وبدايتها هي يوم خُلقت، يوم وُجدت، يوم وُلدت... وقبل ذلك لم يكن أي من 

 تلك المخلوقات موجودًا.

وأقمار   شموس  من  فيه  وما  وبلاد،  وأقطار  قارات  من  فيه  ما  بكل  كله،  الكون  وهذا 
 وكواكب... كل هذا الكون مخلوق، وله بداية، ولا شيء فيه يتصف بالأزلية...

لذلك من الخطأ أن نقول مثلًا: علاقتنا بالبلد الفلاني هي علاقة أزلية!! لأنه لا هذا البلد  
ولا نحن يمكن أن يوصف بالأزلية! المقصود طبعًا إنها علاقة قديمة جدًا. ولكن مهما كانت  

 درجة قدمها، فلها بداية. إذًا هي ليست أزلية...

 الخلق 

 من صفات الله الذاتية أيضًا إنه الخالق 

أوجد هو وحده الخالق. وهو وحده قد خلق كل شيء أنه  تعني  )خلق(  وعبارة   ...
 من العدم، من لا شيء...

وقد   يخلقها،  ولم  صنعها  قد  فهو  مبهرة،  أشياء  من  البشري  العقل  إلى  ينسب  ما  أما 
صنعها من المادة التي خلقها الله، كما أنه صنعها بذكاء جبار اتصف به العقل البشري.  

 ولكن العقل البشري من خلق الله، وذكاء ذلك العقل من موهبة الله. 



الله إذًا هو الذي خلق المادة، وخلق العقل والذكاء. والعقل استخدم المادة والذكاء، في  
الخالق  هو  الله  ويبقى  المبهرة.  الصناعات  تلك  كل  وصنع  وغيرها،  التكنولوجيا  مجال 

 وحده.

وخلق   والعقل.  الروح  أيضًا  خلق  إنما  مادي،  هو  ما  وكل  المادة  فقط  يخلق  لم  والله 
 الملائكة وهم أرواح...

خلق الحياة... وكخالق يمكنه أيضًا أن يسحب هذه الروح التي منحها للحياة. لذلك فهو  
 المحيي والمميت. بيده الحياة والموت. وهو الذي خلق الطبيعة، وبإمكانه أن يفنيها... 

 واجب الوجود 

موجود   أنه  الصفة  البعض عن هذه  ويقول  الوجود.  واجب  أنه  وحده  أيضًا من صفات الله 
أعلى   كائن  الموجودات تحتم وجود  أن كل  ذلك  تحتم وجوده.  الضرورة  أن  أي  بالضرورة. 
بأنه   الفلاسفة  بعض  يصفه  لذلك  وجودها.  سبب  وكان  أوجدها،  الذي  هو  القدرة  كلي 

 )العلة الأولى( أي السبب الأصلي لإيجاد جميع الموجودات... 

لأنه   وجوده.  تحتم  الضرورة  أو  الوجود.  واجب  بأنه  وصفه  يمكن  غير الله،  كائن  يوجد  لا 
مادامت كل الكائنات الأخرى مخلوقة ولها بداية، ولم تكن موجودة قبل هذه البداية، إذًا 
فهي ليست موجودة بالضرورة. فما دام قد مرّ وقت قبل خلقها، لم تكن موجودة فيه، إذًا 

 وجودها لم يكن ضرورياً...

 غير محدود 

 من صفات الله أيضًا أنه غير محدود 

 فهو غير محدود في القدرة، أي أنه قادر على كل شيء 

الملائكة.  ولا  البشر  الصفة  هذه  في  يشاركه  لا  شيء،  كل  على  القادر  الوحيد  وهو 
فالملائكة لهم قدرة عظيمة، لكنهم ليسوا قادرين على كل شيء. والبشر مهما عظمت 

 قدرتهم، ليسوا قادرين على كل شيء. يكفي أن الموت قد غلبهم جميعًا. 

 ومن مظاهر قدرة الله على كل شيء، صنعه المعجزات... 

 الله أيضًا غير محدود من جهة المكان. فهو موجود في كل مكان، ولا يسعه مكان. 

هو دائم الحضور في كل موضع. وهذه صفة خاصة به وحده. فلا يستطيع أحد أن يكون  
ما   كل  يرقب  إنما  مكان،  كل  في  يوجد  إذ  والله  الوقت.  نفس  في  مكانين  في  موجودًا 

 يحدث فيه... وبهذا المعنى نقول إنه فاحص للقلوب، وقارئ للأفكار. 



وهذا   شيء.  كل  عن  شيء  كل  يعرف  فهو  المعرفة.  جهة  من  محدود  غير  أيضًا  الله 
 الموضوع يحتاج وحده إلى مقال خاص.

 صفات أخرى 

 من صفات الله أنه لا يتغير 

 وأنه حيّ دائم الحياة، له في ذاته الخلود 

الحديث عنه مقال   أن يسع  أعظم من  المحدود  الآن. لأن الله غير  بهذا  أكتفي  أن  وأود 
 صغير مثل هذا. 

 )وللحديث بقية( 

 

 م2006-6-10مقال لقداسة البابا شنوده الثالث نشر في جريدة أخبار اليوم بتاريخ  .1


