
 1هحياتنا هي للَّه وحد

  

ولا   به.  ونحيا  لأجله  نحيا  إننا  له،  الحياة  هذه  فأصبحت  الحياة،  وهبنا  الذي  هو  إنَّ اللََّّ 
 ِ فللرب  عِشْنا  "إن  يقول:  الذي  المبدأ  أجمل  ما  لذلك  عنه.  حياتنا  نفصل  أن  نستطيع 

ِ نحن".  ِ نموت. إن عِشْنا وإن مُتنا فللرب   نعيشُ، وإن مُتنا فللرب 

طاقة   نأخذ  لكي  نأكل  الرب  أجل  فمن  أكلنا  إن  نقول:  العملي  التطبيق  مجال  وفي 
تقوى   لكي  نصوم،  الرب  أجل  صُمنا فمن  وإن  يرضيه.  ما  نعمل  أن  بها  للجسد نستطيع 
من   الروح هي  وقوة  أجله  الجسد هي من  إذًا طاقة   ، باللََّّ قوية  وتكون في صلة  الروح 

 أجله...

كذلك من أجل اللََّّ نتكلَّم أو نصمت: من أجله نتكلَّم فنشهد للحق وللإيمان وللبرِ  ونعلن  
وصاياه للناس ونعزي الآخرين ونقويهم وننطق بكلام الحكمة النافعة للبنيان... ومن أجل  
حينما  نتكلَّم  إذًا  معصية".  تخلو من  لا  الكلام  "كثرة  الحكيم:  بقول  عاملين  نصمت،  اللََّّ 

 يفتح اللََّّ أفواهنا ونصمت حين نخشى الخطأ في الكلام. 

نعمله اللَّه  أجل  فمن  نعمله  عمل  ... نعمله له من أجل طاعته ونعمله بنعمته كل 
... وهكذا   والقوة التي يمنحنا إيَّاها وهكذا لا يكون أي عمل من أعمالنا مستقلاً عن اللََّّ

 بالرب نعيش، لا لأنفسنا ولا لأهداف خاطئة كما يحدث للبعض. 

هناك أشخاص يعيشون لذواتهم فقط وبطريقة خاطئة: كل ما يريده الواحد منهم، هو أن  
يبني ذاته، ويحيط ذاته بالمتعة والرفاهية ورُبَّما في سبيل ذلك يزيح الآخرين من طريقه  
ليبقى هو وفي كل ذلك يكون الذي يعيش لنفسه فقط إنساناً أنانياً. وقد صدق المَثل 
القائمة   آخر  الذات في  توضع  أن  ينبغي  فقط".  لنفسه  مَن عاش  قط  "ما عاش  القائل: 

 حينما ترُتَّب الأوليات فنقول إنَّ اللََّّ أولاً ثم الآخرين ثم الذات أخيرًا. 

لأجل   فالعمل   . اللََّّ عن  انفصالية  فيه  كانت  إن  سليمًا  يكون  لا  الترتيب  هذا  أن  على 
وليسا   اللََّّ  لأجل  الحياة  داخل  كلاهما  يكون  أن  ينبغي  الذات  لأجل  والعمل  الآخرين 

 منفصلين عنه. وهكذا يكون اللََّّ هو الكل في الكل. 

ومن  ويشقى،  ويتعب  يعمل  أجلهم  فمن  أولادي  لأجل  أعيش  أنا  إنسان:  يقول  وقد 
أن  هو  الخطأ  ولكن  مُقدَّس  واجب  بالأولاد  والعناية  ميراثاً؟،  لهم  ليترك  مالًا  يكنز  أجلهم 
! أي يهمل نصيب اللََّّ  يُرك زِ الإنسان على أولاده ويهمل واجباته تجاه الآخرين وتجاه اللََّّ
في ماله، ونصيب الفقراء أيضًا. الواجب إذًا أنك فيما تهتم بأولادك أن تهتم بباقي الناس  
والمحتاجين   الفقراء  أيضًا  تحب  وكدك،  تعبك  من  وتعطيهم  أولادك  تحب  وكما  أيضًا. 
وتعطيهم من تعبك وكدك وتحب المجتمع كله وتخدمه وتبذل لأجله وتكون محبتك للكل  

 .  هي داخل محبتك للََّّ



الناس جميعًا  الأبناء ومحبة  . ومحبة  والتعب كله للََّّ  ، الحب كله للََّّ يكون  أن  فالمفروض 
. كما تكون محبتك الأولى لأولادك، هي أن تجعلهم يعرفون اللََّّ ويحبونه.   داخل محبتك للََّّ

لا تجعل للََّّ منافسًا في محبتك، سواء كان المنافس شخصًا أو شيئًا، وهكذا تحب اللََّّ  
. أي لا   من كل قلبك ومن كل فكرك وبكل إرادتك، ثم تحب الناس جميعًا داخل محبتك للََّّ

.  تتعارض محبتك لأحد منهم مع وصية من وصايا اللََّّ

إننا نعيش للرب لأنه خلقنا، لم يكن لنا وجود فأوجدنا. منحنا هذا الوجود فصرنا له ونحن  
أن  نستحق  لكي  هنا  للرب  نعيش  الأبدية،  للحياة  كعربون  معه  الحالية  حياتنا  نعيش 

 نعيش معه في السماء.

يحياها كثيرة  ذلك في فضائل  يظهر  للرب،  يعيش  ، أو تتميَّز بها حياته إنه  والذي 
، ويعيش في حياة الطاعة له، وبالتالي يحيا حياة الفضيلة والنقاء ويُنف ِذ   يُسل ِم حياته للََّّ
وصايا اللََّّ عن حب لا عن تغصب. ولا يهتم بشهوات المادة والرغبات الفانية وقد صدق  
لذلك فالذي  مَن كانت".  يد  بالدنيا في  يُبالي  مَن لا  الناس  الآباء حينما قال: "خير  أحد 
يعيش لأجل اللََّّ لا يهتم ولا يضطرب لأجل أمور كثيرة، متيقنًا إن الحاجة الحقيقية هي  

. وقد اختار الأبرار هذا النصيب الصالح.   إلى واحد وهو اللََّّ

الموت يخاف  لا  يعيش  أجل اللَّه  من  بل يقول ونحن من أجل اللََّّ نموت أي    والذي 
نموت لكي نلتقي باللََّّ في الحياة الأخرى، راجعين إليه من غربة هذا العالم لكي نحيا 
الشهداء،   أيضًا  يقولها  قد  للرب  نموت  وعبارة  السماوي.  ملكوته  في  ملائكته  ومع  معه 
والذين يبذلون حياتهم بأية الطرق من أجله. لذلك يحسن بك أن تتأمَّل في السماء وفي  
الموت   أن  والقديسين حينئذ تشعر  الأبرار  الملائكة وعِشرة  الحياة الأخرى وفي عِشرة 

 هو مُجرَّد جسر ذهبي يصل بين الأرض والسماء، وبين الحياة الوقتية والحياة الأبدية. 

كذلك مما يساعدك على الحياة مع اللََّّ السلوك في شتى الفضائل التي تشعر بها أنك  
، وأن اللََّّ معك، وأنك تحيا في طريقه، وتُنف ِذ مشيئته على الأرض وما أسهل أن   مع اللََّّ
الفضيلة   حياة  في  كُلَّما عشت  أنك  وثق  بواحدة...  واحدة  ولو  ذلك  على  نفسك  تُدر بِ 
تستطيع أن تقول بثقة "مع الرب نعيش". يُساعدك أيضًا في هذا المجال أن تتأمَّل في  
صفات اللََّّ الجميلة ... تتأمَّل في اللََّّ الشفوق الحنون وفي اللََّّ المُعين المُغيث الرازق  
المُعطي وفي اللََّّ القادر على كل شيء الموجود في كل مكان الناظر إلى كل ما نفعله  
النفس...   إلى  المحببة  الإلهية  الصفات  من  ذلك  غير  وإلى  نقوله...  ما  لكل  والسامع 
حينئذ ستشعر أنك تعيش مع هذا الإله الذي تحبه وتحب كل صفاته. مِمَّا يساعدك أيضًا  
أن تعيش مع اللََّّ أن تزداد صلتك به عن طريق صلواتك ولا أقصد فقط الصلوات المحفوظة 
اللََّّ   مع  فيها  تتخاطب  التي  الشخصية  الصلوات  بالذات  أقصد  وإنما  الكل  يُصل يِها  التي 
بقلب مفتوح وبلسان صريح تجعله يشترك معك في كل عمل تعمله، ويوحي إليك بكل  

، في حياتك وحياة الآخرين.   كلمة تقولها، وتكون لك مشيئة توافق مشيئة اللََّّ



ورغباتك،   خطواتك  ويقود  وفكرك،  قلبك  يملأ  تجعل اللََّّ  أن  ينبغي  مع اللََّّ  تعيش  ولكي 
تافهة   بأمور  وقته  ينشغل  الذي  لأنَّ  ذلك  وقتك.  من  طيباً  نصيباً  يشغل  الإمكان  وبقدر 

 .  عديدة ورُبَّما بأمور تبعده عن اللََّّ كثيرًا ... فهذا لا يمكن أنه يشعر أنه يحيا مع اللََّّ

لذلك أحب أن تدر ِّب نفسك على الحياة مع اللَّه ولو يومًا يتدرج إلى يومين ثم  
، وليكن اللَّه   إلى أسبوع. فإن أتقنت ذلك تستطيع أن تجعل حياتك كلها مع اللَّه

 معك يقويك ويعينك. 

 

 م2008-9-21مقال لقداسة البابا شنوده الثالث نشر في جريدة الأهرام بتاريخ  .1


