
 

1 

 1- 4-شـــــرح قانـــــــــون الإيمـــــــــــــان  

 

 الذي به كان كل شيء:  

أي بأقنوم الكلمة، بعقل الله الناطق أو نطق الله العاقل، خلق الله كل شيء. بالحكمة خلق الله  

(. وقد قال عنه القديس بولس: "الَّذِي بِهِ أيَْضًا 24: 1كو 1)حِكْمَةِ اِلله الكون. والابن هو 

كُلُّ شَيْءٍ بِهِ كَانَ، وَبغَِيْرِهِ لَمْ يَكُنْ    (. وقيل في بدء إنجيل يوحنا: "2: 1عَمِلَ الْعَالمَِينَ " )عب 

ا كَانَ   (.3: 1" )يو شَيْءٌ مِمَّ

وما دام كل شيء قد خلق به: إذن هو قبل كل الدهور، وقبل الكون وقبل كل الخليقة. وهنا 

نتذكر قول القديس أوغسطينوس: "للابن ميلادان: ميلاد من العذراء في ملء الزمان،  

وميلاد من الآب قبل كل الدهور. فإن كان ميلاده من العذراء يصعب علينا إدراكه، فكم  

 ب السماوي"؟! بالأكثر ميلاده من الآ

 هذا الذي من أجلنا نحن البشر ومن أجل خلاصنا نزل من السماء:  

معني هذا أن خلاص البشر هو سبب الفداء. حتى لو كانت هناك أسباب أخرى، تكون  

 جانبية وعارضة. أما السبب الرئيسي فهو الخلاص، الذي تم بالفداء على الصليب.

عمل   –في تجسده  –لم يفعل شيئاً سوى الخلاص، لكان هذا يكفي. ولو أنه   الابنفلو إن 

 أشياء عديدة جدًا ما عدا الفداء، إذن لكان التجسد لم يقم برسالته.  

"من أجلنا نحن البشر" عبارة تدل على مكانة البشر عند الله، وتدل على أن الخلاص  

 خاص بهم وحدهم.  

لهذا فإن السيد المسيح كان يلقب نفسه بابن البشر، لأنه جاء ليدفع ثمن خطايا البشر 

جميعهم. وسمى نفسه ابن الإنسان، من نسل هذا الإنسان، ينوب عنه، ويحمل خطيته، ويدفع  

 ثمنها للعدل الإلهي، ليخلص الإنسان... 

وهذا الخلاص يشمل الخلاص من عقوبة الخطية، من الموت بكل أنواعه، وأيضًا ليخلص   

 الإنسان من الخطية ذاتها. 

 عبارة نزل من السماء، تعني أنه فارق السماء...

فهو نزل منها، ولا يزال باقيًا فيها. كما أن عبارة "أتى إلى العالم" لا تعني أنه لم يكن  

موجودًا فيه قبل مجيئه إليه. الله نزل من السماء إلى الأرض، وهو موجود في كليهما، وفي  

 ما بينهما قبل النزول وأثناءه وبعده.

 بين السماء والأرض.   هو في كل مكان، في كل وقت، في السماء، وفي الأرض، وفي ما

 
 م1981-1-2الأول    العدد –عشرة    الثانيةالسنة   –بمجلة الكرازة   –مقال لقداسة البابا شنوده الثالث   1



 

2 

وَلَيْسَ أحََدٌ صَعِدَ إِلىَ السَّمَاءِ إلِاَّ الَّذِي نزََلَ مِنَ    : "لنيقوديموسوقد ظهر هذا في قوله 

( فأراه أنه من السماء، في نفس الوقت  13: 3")يو السَّمَاءِ، ابْنُ الِإنْسَانِ الَّذِي هُوَ فيِ السَّمَاءِ 

 الذي يكلمه فيه على الأرض.

وعبارة نزل، وصعد، ما هي إلا كلمات تقرب المعنى إلى أذهاننا، وترينا أن تجسد الرب 

 هو نزول إلى طبيعتنا.

يشبه هذا قولنا: "أبانا الذي في السموات"، مع أنه في السموات وعلى الأرض. ولكن   

عبارة )السموات( ترينا علو مركز الله، الذي يجعلنا نتجه بعيوننا إلى فوق، مع أن الله في  

 كل مكان، فوق وتحت، لكنه تعبير يؤثر على حواسنا وإحساساتنا... 

 العذراء   وتجسد من الروح القدس ومن مريم  

كاملًا، بحيث لم ينفصل عنه   اتحادًابه لاهوته،   اتحدبهذا الجسد،  اتحدتجسد، أي أخذ جسدًا، 

لحظة واحدة ولا طرفة عين. وهذا الإتحاد أطلقنا عليه عبارة )طبيعة واحدة(، كما قال 

القديس كيرلس عمود الدين: "طبيعة واحدة للكلمة المتجسد" هذه الطبيعة الواحدة، ليست  

ل القديس هي اللاهوت وحده، ولا الناسوت وحده، ولكنها )الكلمة المتجسد( أو حسبما قا

 (. 16: 3تي1" )اللهُ ظَهَرَ فيِ الْجَسَدِ  بولس لتلميذه تيموثاوس: "

أخذ جسدًا من مريم العذراء، لكي تكون له طبيعتنا، نفس الطبيعة التي جاء ليخلصها. ولهذا  

يمكنها أن تلد ابنًا   صار "بكرًا لأخوة كثيرين" ودعانا إخوته. ولكن لما كانت أي عذراء لا

(، وكون منها جسد  35: 1بدون زرع بشر، لذلك حل الروح القدس على مريم العذراء )لو 

 المسيح الذي ولدته. ولهذا قيل إنه تجسد من الروح القدس ومريم العذراء.

 وتأنس:  

أي صار إنسانًا. والمقصود بهذه العبارة )كمال الناسوت( ذلك لأن بعض الهراطقة ظنوا أن 

 المسيح لا يحتاج إلى نفس أو روح بشرية، ويكفي أن يكون حيًا باللاهوت!  

كان يشبهنا في كل شيء، وما كنا نجرؤ أن نقول إن له طبيعتنا، لأن الجسد  ولو صح هذا ما

 يمكن أن يكون ناسوتاً كاملًا أو طبيعة بشرية كاملة.  بدون روح لا

لذلك قيل "وتأنس" أي صار إنسانًا كاملًا، له ملء الناسوت، يقول عنه القديس بولس   

تيِ بِالِإنْسَانِ الْوَاحِدِ يَسُوعَ الْمَسِيحِ الرسول: "
 (. 15: 5" )رو بِالن ِعْمَةِ الَّ

 : وصلب عنا

صلب عنا، أي ليس عن خطية فعلها، بل عنا نحن، لأنه بار بلا خطية. وعبارة )عنا( تعني   

هُوَذَا حَمَلُ اِلله الَّذِي أنه ناب عنا، لأنه حمل خطايانا، كما قال القديس يوحنا المعمدان: "

بُّ وَضَعَ عَلَيْهِ إِثْمَ جَمِيعِنَا( "29: 1)يو  يرَْفَعُ خَطِيَّةَ الْعَالَمِ!  (. 6 -4:  53شإ" )الرَّ

 


